VERS LA PLENITUDE DU PRESENT (1II)
( Pour le n°1 de la revue DECISION - édition Orizons )

Depuis I’époque romantique et au-dela, avec Nerval, Novalis et Holderlin,
Baudelaire, Rimbaud et Mallarmé, sans oublier Hugo et Rilke, et bien d’autres
venus apres eux, dans un XX° siecle apocalyptique et titanesque, nous sommes
toujours hantés par ces deux certitudes qui, aujourd’hui, du cceur d’un monde
¢puisé et halluciné, apparaissent comme une seule et méme « injonction » : La
poésie : le réel absolu. Et Habiter poétiquement le monde. C’est a ces deux
romantiques allemands que nous devons les impérissables formulations. « La
poésie est le réel véritablement absolu ». Novalis. «...mais poétiquement
toujours, sur terre habite ’homme. » Holderlin. Celui-ci voulait revenir a la
lumiere primordiale d’une Grece hors du temps, et I’autre savait, selon sa foi
indéfectible, que c’est en avant, dans un proche avenir que 1’humain parviendrait
a sa propre réalisation

Mais il s’agit moins d’une injonction de demi-dieux qu’un seul et méme appel a
un plus étre. Un plus étre au Monde. Un appel de jeunes mortels, deux grands
inspirés, au cceur de la vieille Europe.

Il s’agissait de la recherche de I'unité perdue avec la Nature, du refus du monde
vulgaire et matérialiste, de la réalisation de soi par I’art, la poésie, la passion
amoureuse ou une action héroique. Mais aussi selon une discipline spirituelle qui
parfois se tournait vers le merveilleux du christianisme médiéval, mais se
souvenait aussi des dieux enfuis. Et se faisait jour le grand projet de
transformation totale d’un monde enténébré en se ralliant a la cause des peuples,
et en exaltant leur Aame menacée d’extinction.

Cette hantise est I’ombre portée d’un étre intérieur, d’un possible/impossible. Un
étre incarcéré dans les gedles du froid calcul et de la barbarie d’un productivisme
toujours plus prédateur et qui s’est partout imposé comme un nouvel absolu, en
principe de réalité dominant, en monde réel. La poésie a été tolérée en tant que
catégorie culturelle vouée a une esthétisation du langage et aux divertissements
de lettrés. Certains de ses « exces », aussi bien dans la vie méme que dans I’ceuvre
de tel ou tel pocte, échapperent difficilement - lorsqu’ils voulaient vraiment y
¢chapper - au traitement de 1’étiquetage académique avec la désignation
rassurante « d’avant-garde ». Ces expériences, ces découvertes, ces fulgurances,
ces subversions, ces ceuvres, étaient 1’expression d’un ordre profond, enfoui,
oublié. La mémoire d’un langage qui, fort lointainement, ne faisait qu’un

1



avec I’entiereté de la conscience humaine au vif de son rapport avec un monde
non séparé, non disloqué, ni éradiqué. Mais cette mémoire, non soluble dans
I’arriere-monde des mythes, est aussi le devenir de I’imagination créatrice. Elle
est présente par la sagesse de nos organes que nous ne savons plus respecter, dans
les yeux des nouveaux nés,

Aujourd’hui, c’est-a-dire a la fin d’un long cycle « civilisationnel » aboutissant
au regne du quantitatif et aux développements inouis d’une technologie
« communicationnelle » qui a surpassé la science-fiction et engendré un monde
quasi-irréel aussi bien qu’hyper-réel, ou les apparences deviennent « effets
spéciaux », nous voici confrontés a la perte de sens quant a 1I’existence humaine.
Une perte incommensurable. Une béance. Un innommé dont le plus perceptible
est une sorte de régression catastrophique généralisée. « Time is out of joint ! »
pourrait-on s’écrier tres justement, comme dans Hamlet, alors que le sens du
tragique s’est effacé devant le pathétique du nouvel ordre moral de la déraison
marchande.

Cependant, telle une eau souterraine non polluée, la poésie a persisté aupres de
nous et se révele a présent comme une dimension fondamentale de 1’esprit en
travail d’incarnation. Elle est assurément tout ce qui nous maintient dans une
dignité sans partage, tout ce qui nous relie avec le Réel. Notre materia prima.

A la fin de I’année 2020, La Gazette de Lurs avait proposé : La poésie, un outil

pour les hommes et la planéte. Je me suis tenu au plus pres de cette proposition
qui, plutdt qu’une affirmation, était la question adéquate aux préoccupations de
I’époque présente. Ici, en reprenant quelques aspects de La poésie, un bien
commun - le court texte qui survint alors et qui aboutit a cette « conclusion » déja
contenue dans le titre - ici donc, le questionnement se poursuit sur le chemin
d’'une quéte qui ne saurait accepter de forclusion. Une quéte aussi bien
« spirituelle » qu’a caractere « historique », a connotation « politique et
écologique » et mé€me « anthropologique », jusqu’a un espace pleinement
habitable. Un espace qui ne peut €tre la conséquence logique de I’interaction de
ces catégories, ni revendiqué par un courant idéologique.

Une « quéte mystique » ? C’est d’incarnation dans la plénitude du présent, ce dont
on voudrait parler. Par notes et fragments. Une tentative parmi et apres bien
d’autres, et en dansant avec Eros et Thanatos. Sans oublier qu’ un poete est aussi
un artisan tel un potier, un graveur, un tisserand, un conteur, un tailleur de pierres
d’anciens volcans (la liste est ouverte) ; mais aussi un philosophe artiste au sens
de Nietzsche, et en quelque facon un « affranchi ».

2



La poésie, un outil ? Pour notre propre reconstruction, pour nous les humains en
errance sur une planete dévastée ? Un outil fortement paradoxal qui, dans 1’ordre
utilitaire, « ne sert a rien », financierement « ne rapporte rien », et rationnellement
«n’apprend guere plus » ; mais parfois tres utile comme leurre en faveur de
I’abétissement consumériste. Et dont on ne saurait attendre — a priori — un
miraculeux bienfait dans la réparation des « liens sociaux », le sauvetage de ce
monde déja a la limite, et encore moins la promesse d’une €re nouvelle avec une
planete renaissante dans toute son harmonie primordiale !

Mais quel usage devrait-on faire d’un tel « outil » ? D’abord un usage souverain
contre tout ce qui en serait sa négation. Résumons sans trop s’appesantir : les
clivages 1idéologiques, le nihilisme, I’obsolescence et le catastrophisme
programmés... Contre I’ensorcellement du monde et 1’empoisonnement des
ceeurs, des corps et des esprits. Assurément un outil étrange et familier, ultime et
essentiel a découvrir au bord du chemin de la vie. D’un chemin briilé, et dont la
signifiante fertilit€ ne tient qu’a notre courage de penser et vivre poétiquement.

Un instrument, « extra-terrestre » et vestige d’une civilisation disparue, en forme
de clef. La clef des champs ouvrant sur I’espace des libres associations et des
traditionnelles correspondances, des prodiges de 1’analogie et la fécondité d’une
communication généralisée par 1’intelligence de la polysémie. Une clef pour le
subtil, I’'imperceptible, et I’émerveillement parfois.

La poésie, un bien commun ? Et qui par conséquent n’est pas délimité par la
sphere culturelle et artistique. Mais se déploie dans la continuité de la vie dite
quotidienne débarrassée de ses peurs et pesanteurs. Et plus encore. Disons une
poétique, une €nergétique. Dans la non-séparation.

Cette quéte c’est aussi le chemin archaique toujours renouvelé. Un cheminement
s’inscrivant dans la paradoxale et longue histoire de la parole poétique. Parole
poétique apparaissant désormais comme le seul langage vivant. Langage
pleinement humain. Humain, c’est-a-dire relié, tout autant que délié. En résonance
avec le non-humain. Avec la « planéte » en tant qu’organisme terraqué, avec
« I’ame du monde » des romantiques, le sensible et le suprasensible, le visible et
I’invisible. En relation avec « I’humanité » en tant qu’organisme hybride et
multidimentionnel, et non pas selon 1’étouffante compacité du quantitatif, et la



redoutable atomisation de ses milliards de cellules. Pour un jeu du monde. Un
monde en éveil. Un jeu supérieur. Oui, un jeu supérieur aux guerres, aux sports
de compétition, aux spectacles décervelants, au tourisme de masses, a toutes les
entreprises de destruction massive. Un jeu existentiel dans la multiplicité des
singularités individuelles, et qui aura su aussi se concilier polemos, au sens
héraclitéen, pour une fertile dynamique des opposés. Pour retrouver la terrible et
ineffable beauté du monde.

Une poétique. * Redisons-le, une énergétique a méme de transmuer le zénith et le
nadir de la nature humaine, ou ce qui en tient lieu. Lieu inassignable, sinon entre
racines et rhizomes. Lieu d’incarnation, cependant. Incarnation a venir, déja la. A
la crois€ée de 'immanence et de la transcendance. Son mode d’emploi ? Une
théorie-pratique s’approfondissant et évoluant entre solitude et fervent
compagnonnage vers une expansion de la conscience et de I’affinement de
I’expérience sensible. Comme un appel... vers I'intensification de la vie méme,
en retrouvant le rythme perdu reliant poésie €crite et poésie vécue.

Un lieu de rencontre ultrasensible pour ressourcement dans la texture et I’énigme
du monde. Un monde que I’on voudra réunifié, ramifié, remagnétisé. Habité par
des hommes debout et souverains par leur immense respect pour le vivant, et en
route vers une réconciliation définitive avec eux-mémes. Nomades enracinés,
tisserands inlassables de sens. En voyage immobile aussi bien qu’en partance pour
de fertiles pérégrinations, mais toujours forts de leur clairvoyant savoir-faire dans
la libre maitrise de leur propre vie ; et en plein accord tellurique, océanique et
organique avec la Terre.

Retrouver les anciens dieux ? Ou bien plut6t se réaccorder avec I’énergie, ou les
énergies qu’ils ont représentées, et dont ils furent les passeurs. Retrouver alors, et
affiner, le sens du sacré, le sens de la Terre, et de la vie sur Terre, moment d’une
expérience unique avec la conscience de sa propre finitude, et de la pure joie
d’exister.

Aller vers la plénitude du présent. (L’exact opposé d’un présent perpétuel
médiatiquement fabriqué.) Un présent en « connexion » vivante avec le passé et
le futur. Et qui nous garderait a distance du soleil noir de la mélancolie ou des
séductions de 1’utopie, ou bien encore de I’uchronie, tout en ne reniant pas la
fascinante étrangeté de 1’un et I’incomparable valeur des autres.



Du temps que les surréalistes avaient — souvent ? — raison, cette phrase quasi
programmatique de Lautréamont €tait devenue fameuse : « La poésie sera faite
par tous, non par un.» Désormais, dans le monde tel qu’il est devenu, la
célébrissime prédiction exprime 1’extréme urgence d’un sursaut de conscience.
Dans un monde qui, apres tant de décennies dans 1’enfermement progressif d’une
vie routiniere, hautement productrice de frustrations et de ressentiments, aura eu
d’autre horizon de salut que la vie confinée. Un monde qu’on ne peut, croirait-on,
ni efficacement réformer ni profondément révolutionner étant donné son
inextricable dysfonctionnement ; d’autant plus aggravé par [Dactuelle et
incommensurable confusion idéologique répercutée « en continu » par les médias.
Un monde qui se voit contraint, selon sa logique perverse de « gouvernance »,
d’intégrer sa propre auto-destruction, jusqu’aux limites de la banalisation.

Mais de ce monde, cette conscience déja la - « raison ardente » et métanoia en
devenir - peut en détourner et subvertir le sens et la logique mortifere par une
maniere d’étre et une présence au monde. Cette conscience sensible et incarnée
détient un effet de résonance illimitée, la poésie méme. Un art de vivre.

Donc, la poésie ? Substance vitale sans prix, inestimable nourriture terrestre,
vérité vivante échappant a toute emprise conceptuelle. Et tel un « outil » unique
et irremplacable dont le juste maniement aurait été préservé par une société
secrete d’initi€s mais qui, en ces temps présents de convergence des périls, revient
vers nous avec I’évidence d’un bien commun, aussi précieux qu’inépuisable. Un
bien commun a re-découvrir, et, malgré nombre d’entraves, a partager infiniment.
Ce bien commun c’est d’abord le langage comme organisme vivant, avec toute la
diversité des langues et dialectes, (et aussi le génie de 1’argot). C’est une parole
originelle, ou que 1’on voudrait telle pour en mieux préserver 1’intensité.

Selon I’aspect immédiat, décisif et actuel de la poésie - encore et toujours
indéfinissable - cela a lieu a la crois€e de I’individuel et du collectif. Et il n’est
pas inopportun d’ajouter ici que si une nouvelle orientation « social-historique »
est hautement souhaitable, on ne saurait oublier que la « démocratie directe » ne
consiste assurément pas a faire n’importe quoi, avec n’importe qui, n’importe
comment.

Indéfinissable comme un secret en plein jour. Mais que 1’on commence a deviner
a la lueur du couchant, d’un lapsus, d’un acte manqué, d’un timbre de voix, ou un
geste inachevé, un battement de cils, un soudain battement de coeur. Nous voici
alors guetteurs insomniaques au bord du rivage des syrtes et devant le désert des
tartares. Mais « ’ennemi » est (aussi) au centre de nous-mémes. En cette époque
- post XX° siecle, devenue covidienne et périlleux tournant historique - ou se
décide I’essentiel pour tout le vivant, et le genre humain, en cette phase
intermédiaire donc ou se profilent un seuil et un passage, un tel centre ne nous est



connaissable qu’a partir de la plénitude du présent. Une breche vive a maintenir
ouverte contre 1’effondrement.

Ce soudain rayon de soleil sur le parquet ce matin de février.
Laisser la en suspens ces considérations nocturnes.
Pour le silence...

*Une poétique dans le proche voisinage de la géopoétique de Kenneth White

Michel Capmal - Mars 2021







